18 janvier 2026 / 32°™ dim. Aprés la Pentecéte, 17°™ apreés la Croix
1Tm1,15-17// Lc18,35-43

L'aveugle de Jéricho.

Au nom du Pere, du Fils et du Saint-Esprit.

Nous pouvons lire ce passage évangélique comme le récit d’'un des nombreux récits de guérison qui
prennent place dans les Evangiles. Ces passages nous mettent en présence de la toute-puissance de Dieu, de
Celui qui peut tout, de Celui qui est au-dessus des lois de la nature puisqu’ll I'a créée, de Celui, qui par ses
miracles peut débarrasser I’homme de ses maladies et handicaps. Tout cela est vrai, mais réalisons que le plus
grand des miracles, celui en qui tous les autres prennent leur source, c’est que Dieu se soit fait homme. Nous
qui sommes si habitués a cette donnée de la foi, cela nous étonne-t-il encore ? Prenons-nous conscience du
caractere incroyable, impensable de cette nouvelle, de son caractere si « insensé » qu’elle ménera Celui qui est
la Vraie Lumiére, celle qui éclaire tout étre humain au rejet, jusqu’a la mort sur la croix car le monde ne I'a pas
reconnue.

Dieu, le Tout-Autre, Celui dont la nature est fondamentalement différente de la n6tre, décide pourtant
de se faire I'un d’entre nous, assumant notre propre chair par pur Amour pour les hommes et pour abolir la
distance entre Lui et eux, pour qu’ils deviennent participants de sa nature divine (2 Pi 1,4). Quel plus grand
miracle que celui-la ?

Laveugle est assis au bord du chemin, et il mendie car condition physique et sociale le met dans un état
de dépendance totale, par lui seul il ne peut rien, et il le sait. Alors il s'écrie « aie pitié de moi ! ». Cet homme,
c’est nous, c’est chacun de nous dans I'état de délabrement dans lequel notre éloignement de Dieu nous a
projeté. Laveugle, c’est I'image de I’'homme déchu, I'image qui de celui qui s’est éloigné de Dieu, qui s’est exilé
de sa condition originelle et qui s’est désintégré lors de sa chute au point de ne plus voir le monde que dans sa
réalité purement matérielle,

Comme lui, nous sommes assis au bord du chemin alors que nous devrions étre en route pour
retrouver le chemin de notre vocation premiére : « étre participants de la nature divine » (2 P 1,4), en chemin
sur la voie de la déification.

Mais avec ce cri « aie pitié de moi », nous commencgons a nous mettre en route. Cet appel est plus
gu’une interpellation, c’est plus qu’une demande, c’est le véritable cri d’'un cceur qui croule sous le poids d’'une
pesanteur insupportable, d’'une souffrance insoutenable dont il faut qu’il se débarrasse sous peine de mourir.
La demande n’interviendra d’ailleurs que dans un deuxiéme temps, quand Jésus lui dira : « Que veux-tu que je
fasse pour toi ? » « Que je retrouve la vue » répondra I'aveugle.

Nous avons 13, sans doute, un modele de ce que devrait étre notre priere, car elle me met en route
comme le fils prodigue s’est mis en route pour retrouver la maison de son péere. Ce sera un modéle si, tel

I'aveugle, chacun des nombreux Kyrie Eleison que je prononce au cours de la Divine Liturgie ou dans ma priére



personnelle est empreint de la conscience vive d’avoir besoin de la pitié de Dieu pour vivre de sa vie. Nous
avons I'habitude, dans notre prieére de demander réguliéerement le pardon de nos péchés que nous associons
trop rapidement a des fautes morales. Mais au-dela de nos péchés, avons-nous conscience de notre péché,
c’est-a-dire de I'état dans lequel nous sommes et que I'Eglise appelle I’état déchu ? Cet état de I'homme déchu
nous fait si peur que nous nous empressons de le remplacer par la faute morale qui n’en est que la
conséquence. |l est plus facile d’avouer des fautes au regard de la morale (fautes qui sont souvent, avouons-le,
assez dérisoires) que de réaliser avec angoisse la situation qui est la notre, faite de dissociation a I'intérieur de
nous-méme, de désintégration de notre personne. La faute morale, nous sommes persuadés que nous
pouvons en venir a bout par notre propre volonté, que nous pouvons changer de comportement par un effort
personnel. Nous comptons sur notre propre force. Mais nous savons pertinemment que nous ne pouvons
retrouver notre nature originelle de cette facon. Nous sommes impuissants et totalement dépendants de la
miséricorde de Dieu.

C’est la raison pour laquelle chacun de nos Kyrie Eleison, chaque fois que nous prononcgons la priére
« Seigneur Jésus Christ, aie pitié de moi, pécheur », nous devrions le faire avec I'énergie de celui qui se sent en
danger, I'énergie avec laquelle Pierre s’écrie : « Seigneur sauve-moi » quand il sent qu’il va se noyer.

Rappelons-nous le début de la Didache, cet écrit du 1°" ou 2°™ siécle : « Il y a deux voies, l'une de la vie,
I'autre de la mort, mais la différence est grande entre ces deux voies ». En implorant la miséricorde de Dieu,
nous commencons a emprunter la voie de la Vie.

Amen



