8 février 2026 — TRIODE. Dim du Fils Prodigue. Homélie du pére Alexei UMINISKIY

1Co6,12-20 / Lc15,11-32
Au nom du Pere, et du Fils, et du Saint-Esprit.

L’Evangile d’aujourd’hui est la parabole du fils prodigue. C’est la plus importante des paraboles évangéliques,
le coeur méme de toute la compréhension évangélique.

Et voici encore pourquoi elle est si importante. Notre théologie parle trés peu de Dieu. Bien que de tres
nombreux livres aient été écrits sur Dieu, qu’il existe des dogmes de notre Eglise qui nous enseignent au sujet
de Dieu, nous savons pourtant tres, tres peu de choses sur Lui-méme. Nous pouvons dire qu’ll est éternel,
infini, mais l'essentiel de ce que nous savons sur Lui provient surtout de la théologie apophatique, c’est-a-dire
de la théologie des négations. Et I'une des notions les plus importantes de cette théologie apophatique est
gue Dieu est inconnaissable.

Or, la parabole d’aujourd’hui nous parle de Dieu plus que toute autre. C’est précisément par elle que nous
apprenons qui est notre Seigneur, qui ll est pour nous, comment Il est lié a ce monde, comment Il est lié a
I’'homme, a Sa création, a chacun de nous. ’Evangile Lappelle Pére.

Nous connaissons Son nom, nous lisons chaque jour la priére « Notre Pére », mais le plus souvent comme des
étrangers, et non comme des enfants. Or I’Evangile d’aujourd’hui montre ce que signifie Sa paternité a notre
égard. Nous voyons la véritable théologie de la relation de Dieu a I’'homme, a chaque homme.

Dans I'Evangile, deux figures sont présentées, et chacune d’elles est un fils. Et pourtant, ces deux enfants sont
totalement ingrats, ils se comportent comme des étrangers et non comme des fils, car si tu as un pére, tu dois
lui ressembler. C’est ce que I'on dit habituellement lorsque I'on voit un pére et son fils ensemble : « Comme il

ressemble a son pere ! » Ici, dans cette parabole, il y a un pére et deux fils qui ne lui ressemblent pas.

L'un des fils exige que lui soit donnée sa part d’héritage, car ce n’est pas le pére qu’il veut, mais ce que le pére
possede et ce dont il peut user. Il dit en substance : je n’ai pas le temps d’attendre ta mort pour recevoir
I’héritage, donne-moi aujourd’hui ce qui me revient. Donne-moi ce qui est a moi. Et le pére agit comme un
véritable pére : il lui donne sa part, car « tout ce qui est a moi est a toi ».

Ce fils prend sa part de I'héritage, s’en va, la gaspille, méne une vie dissolue, dépense tout en vain, tombe dans
la misére et se retrouve dans un lieu terrible a garder des porcs. Ce n’est qu’en atteignant I'extréme limite de la
perdition, de la pauvreté et de la faim gu’il revient a lui-méme et dit :

« regois-moi parmi tes mercenaires » (Lc 15,19).
Il se repent, se frappe la poitrine :
« Pere, j’ai péché contre le ciel et contre toi » (15,21),

mais il se souvient que les mercenaires de son pére mangent a leur faim. Il retourne en pensant se faire
accepter comme mercenaire, car pour lui la relation entre un pére et un fils reste incompréhensible,
étrangere.

Mais le pére I'accueille comme un fils ; il n’a pas besoin de mercenaires. Il lui donne son anneau — non
seulement un signe de richesse, mais un signe d’autorité : c’est avec I'anneau que l'on appose un sceau sur les



documents. Autrement dit, il lui rend le pouvoir d’agir dans ce monde en son nom. Il lui donne de beaux
vétements, il organise un festin, il fait tuer le veau gras — image du sacrifice offert pour ce fils.

Et puis il y a le second fils, celui qui ne s’en va pas, qui semble étre un fils, mais qui vit comme un mercenaire. Il
fait tout correctement, tout comme il faut, on ne peut lui reprocher quoi que ce soit : tout ce qu’on lui
demande, il 'exécute ; il observe toutes les regles, toutes les lois. Un fils pieux — mais en réalité un
mercenaire, car ce qu’il attend de son peére, ce sont des louanges, une récompense, mais pas une relation. Il
est offensé par son pére, comme le sont souvent les « bons » chrétiens face a la miséricorde de Dieu envers les
pécheurs. lls veulent voir en Dieu pas un pére, mais un procureur. lIs cherchent sans cesse en Dieu quelque
chose qui justifierait leur haine et leur colére :

« Dieu punit »,
« Dieu doit punir les pécheurs »,
disent-ils sans cesse.

lIs cherchent toujours une raison de hair et de juger quelqu’un, et voila que, sous leurs yeux, Dieu pardonne ;
le pere se met soudain a agir en pere envers ses enfants. Cela dérange les hommes religieux. Nous voulons la
justice, parce que selon la justice nous attendons une récompense. Mais il n’y a pas de chevreau dans notre
vie. Pourtant, nous avons tant lu la Bible ! Nous avons observé les carémes! Nous avons tout fait correctement,
de la premiére a la derniére ligne ! Et voila que la joie et 'amour qui remplissent le cceur du pere nous sont
totalement étrangers. A I’lhomme religieux, le pére n’est pas nécessaire ; il lui faut un chef, un mattre, un
souverain, un roi.

Mais Dieu est Pére. Et |l ne cesse jamais de I'étre. La parabole d’aujourd’hui nous dit tout de Lui : elle parle de
la miséricorde paternelle, de 'amour paternel, de la compassion paternelle. Voila comment doit étre un pere.
Chaque pere doit ressembler a notre Pere céleste. Et le fils doit lui ressembler. Si tu ne ressembles pas a ton
péere, quel fils es-tu donc ?

C’est la question que nous pose la parabole d’aujourd’hui. Veux-tu Lui ressembler ? Veux-tu étre le fils de ton
Pere, ou bien veux-tu autre chose de Lui ? Ce « donne-moi ce qui est a moi », et rien de plus ?

Le Seigneur nous a tous créés comme Ses enfants — et nous Lui ressemblons si peu ! C’est la chose la plus
terrible qui puisse arriver a I’homme : il n’y a rien de pire que de ne pas ressembler a son Dieu, de ne pas
ressembler a son Péere. Cette parabole parle de chacun de nous, afin que nous désirions vraiment ce qu’a
désiré le fils prodigue : revenir vers son pére. |l n’est pas encore devenu un fils, rien en lui ne ressemble encore
a son pere — et pourtant il posséde déja toutes les dignités du fils. Comme chacun de nous. Rien en nous ne
ressemble encore a Dieu le Pere — et pourtant tout ce qui est nécessaire pour Lui ressembler nous a été
donné, tout nous a été confié par le Seigneur. La seule question est : avons-nous besoin de tout ce qu’ll nous a
donné, ou bien voulons-nous seulement le chevreau ?

Amen.



